
04

La lucha ambiental en Honduras está 
profundamente marcada por la violencia 
y la injusticia epistémica, donde las 
estructuras de poder facilitan la 
comisión de injusticias contra 
defensores del medio ambiente, como 
se ejemplifica en los casos de Janeth 
Kawas, Berta Cáceres y Juan Francisco 
López.

LA INJUSTICIA 
EPISTÉMICA Y LA 
LUCHA AMBIENTAL 
EN HONDURAS

Notas Técnicas Red de Desarrollo 
Sostenible-Honduras (No. 004-2025)

Wilmer@rds.org.hn



LA INJUSTICIA EPISTÉMICA 
Y LA LUCHA AMBIENTAL EN 
HONDURAS1  

I. INTRODUCIENDO EL TEMA

La lucha ambiental en Honduras está profundamente 
marcada por la violencia y la injusticia epistémica. 
Utilizando los casos emblemáticos de Janeth Kawas, 
Berta Cáceres y Juan Francisco López como ejemplos 
centrales, esta contribución técnica examina cómo las 
estructuras de poder facilitan la comisión de injusticias 
contra defensores del ambiente, tierras y territorios. A 
través de un análisis detallado, se exploran las formas en 
que la injusticia epistémica, definida por la filósofa 
Miranda Fricker, se manifiesta en dos formas 
principales: la injusticia testimonial y la injusticia 
hermenéutica. Estas formas de injusticia afectan la 
credibilidad y la capacidad de interpretación de ciertos 
individuos o comunidades, especialmente en contextos 
coloniales y patriarcales como el hondureño. 

El documento también destaca la importancia de la 
escucha activa como herramienta fundamental para 
combatir la injusticia epistémica y propone iniciativas 
como el proyecto Aporto: Espacio Cívico y Justicia 
Ambiental en Centroamérica (https://aporto.rds.hn), 
que priorizan la inclusión y co-creación de conocimiento 
con comunidades vulnerables. En última instancia, se 
busca reconocer y amplificar las voces históricamente 
marginadas para construir una sociedad más justa y 
equitativa.

I. VIOLENCIA Y DEFENSA 
AMBIENTAL EN HONDURAS: 
MARCO TEÓRICO

La lucha por la defensa del medio ambiente en Honduras 
ha sido profundamente marcada por la violencia. Casos 
emblemáticos como los de Janeth Kawas, Berta Cáceres 

Un ejemplo claro de esto se observa en cómo 
catalogamos las expresiones culturales. En muchas 
ocasiones, cuando una persona en Occidente crea un 
objeto manual, se le considera un “artista”, mientras que, 
si lo hace una persona de origen indígena o campesino, 
se le nombra “artesano”, y su obra es catalogada como 
“artesanía”. Estas sutiles, pero persistentes jerarquías 
terminológicas refuerzan sistemas estructurales de 
racismo, clasismo y colonialismo epistémico 
(Castro-Gómez, 2007; Quijano, 2000). 

Estos mecanismos simbólicos de inferiorización forman 
parte de un sistema más amplio que niega la legitimidad 
del conocimiento situado, es decir, aquel conocimiento 
que nace de la experiencia concreta de los pueblos 
sobre su entorno.

1 Eduardo Tomé, Abogado, especialista en Especialista en Derecho Digital y Sociedad de la Información (eduardo@rds.org.hn). Wilmer Reyes, Autor y Editor Notas 
Técnicas RDS-HN (wilmer@rds.org.hn).

01

La injusticia epistémica

La epistemología, rama de la filosofía que 
estudia la naturaleza del conocimiento, se ha 
construido en gran medida desde marcos 
teóricos occidentales, los cuales han sido 
utilizados como herramientas de validación 
del saber. Sin embargo, estos marcos han 
funcionado históricamente como dispositivos 
de exclusión que deslegitiman los 
conocimientos y experiencias de los pueblos 
no occidentales, incluyendo las comunidades 
indígenas y afrodescendientes de Honduras.

o Juan Francisco López son solo algunos de los cientos 
de nombres que representan a quienes se convirtieron 
en mártires de esta causa. Celebrados póstumamente, 
pero perseguidos y desacreditados en vida, estas 
personas enfrentaron un sistema estructural que no solo 
permitió, sino que facilitó la comisión de injusticias 
contra ellas. No basta con señalar a los autores 
materiales de estos crímenes: es necesario analizar el 
entramado de poder que permitió que sus voces 
fueran silenciadas. Para ello, debemos prestar atención 
a los mecanismos de deslegitimación que el sistema 
emplea, siendo uno de los más relevantes la llamada 
injusticia epistémica.



III. CASO DE ESTUDIO: BERTA CÁCERES Y LA DOBLE INJUSTICIA:

Berta Cáceres, lideresa indígena lenca y cofundadora del COPINH, se convirtió en un símbolo de la lucha ambiental en 
Honduras. Su asesinato en 2016, tras oponerse al proyecto hidroeléctrico Agua Zarca, ejemplifica cómo operan las 
injusticias epistémicas.

Definición y tipos de injusticia espistémica según Miranda Fricker

La filósofa británica Miranda Fricker, en su obra Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing (2007), introduce 
el concepto de injusticia epistémica, el cual resulta fundamental para comprender cómo las estructuras socziales 
discriminan a determinadas personas o grupos en su calidad de conocedores o generadores de conocimiento. Según 
Fricker, la injusticia epistémica se manifiesta cuando los prejuicios sociales y las relaciones de poder socavan la 
credibilidad o la capacidad de interpretación de ciertos individuos o comunidades, afectando su derecho a participar 
en la producción y circulación del conocimiento.

Fricker identifica dos formas principales:

Injusticia testimonial:

Ocurre cuando un oyente otorga menos 
credibilidad al testimonio de una persona debido 
a prejuicios relacionados con su identidad social 
(raza, género, clase, etc.). En contextos coloniales 
y patriarcales como el hondureño, esta forma de 
injusticia se reproduce constantemente, 
desacreditando las voces de mujeres, indígenas, 
afrodescendientes, campesinos y jóvenes.

Injusticia hermenéutica:

Se presenta cuando existe una carencia 
colectiva de marcos conceptuales que 
permita comprender y articular ciertas 
experiencias sociales. Esto sucede porque los 
grupos afectados han sido excluidos 
históricamente de los procesos que dan 
forma al lenguaje, la ley, la filosofía, la cultura o 
el periodismo.

02

Figura 1. Definición y Tipos de Injusticia Epistémica según Miranda Fricker

Figura 2 . Injusticia Epistémica en el Caso de Berta Cáceres: Intersección de lo Testimonial y Hermenéutico

Injusticia testimonial en su caso:

Su condición de mujer, indígena y defensora ambiental intersecó con 
prejuicios racistas, sexistas y clasistas que minaron la credibilidad de sus 
denuncias. A pesar de sus alertas sobre amenazas de muerte, sus testimonios 
fueron minimizados o ignorados por el Estado hondureño (Amnistía 
Internacional, 2016; Global Witness, 2017). Las autoridades y empresas la 
retrataron como un obstáculo para el "desarrollo", desvalorizando su 
conocimiento legítimo del territorio.



IV. LA ESCUCHA ACTIVA COMO HERRAMIENTA CONTRA LA 
INJUSTICIA:

El concepto de escucha activa, desarrollado por Rogers y Farson (1957), propone atención plena, empatía y 
compromiso con la comprensión del otro. En contextos como Honduras, es un acto político de reconocimiento 
epistémico.

Contra la injusticia testimonial

• Suspender prejuicios y juicios.
• Prestar atención plena al tono, lenguaje corporal y emociones.
• Comprender el marco de referencia cultural e histórico del hablante.
• Validar la experiencia mediante parafraseo y empatía.
•

Contra la injusticia hermenéutica:

• Crear espacios seguros para la narración (consultas previas, memoria histórica).
• Aprender de perspectivas diversas con humildad epistémica.
• Co-construir significados (ej.: reconocer un río como sagrado).
• Valorar el conocimiento empírico y colectivo de las comunidades.

Proyectos como Aporto: Espacio Cívico y Justicia Ambiental en Centroamérica, liderado por la Red de Desarrollo 
Sostenible, priorizan la inclusión y co-creación de conocimiento con comunidades vulnerables. Al fortalecer el 
espacio cívico y promover incidencia política desde experiencias locales, se desafían narrativas dominantes y se 
construyen marcos interpretativos más justos.La lucha contra la injusticia epistémica exige compromiso con la 
escucha activa: reconocer y amplificar voces históricamente marginadas. Esto implica reflexionar sobre prejuicios 
propios, aprender de perspectivas diversas y crear espacios donde el conocimiento situado sea valorado. Iniciativas 
como Aporto son pasos clave, pero se requiere un esfuerzo sostenido para construir una sociedad justa 
epistémicamente, donde el saber de todos contribuya a un futuro equitativo y sostenible.

03

Figura 1. Definición y Tipos de Injusticia Epistémica según Miranda Fricker

Injusticia hermenéutica en su caso:

La cosmovisión lenca, que considera al río 
Gualcarque una entidad sagrada y femenina, no 
fue comprendida en los estudios de impacto 
ambiental ni en las decisiones políticas (COPINH, 
2018). La brecha hermenéutica dejó a la 
comunidad en incomprensión estructural, donde 
sus razones fueron invisibilizadas o consideradas 
irracionales.

Consecuencias de la injusticia 
epistémica:

La doble injusticia tuvo consecuencias fatales: 
falta de protección a Berta, avance del proyecto 
Agua Zarca y tardanza en la investigación de su 
asesinato. Aunque algunos responsables fueron 
condenados, la estructura de poder que facilitó el 
crimen continúa operando.



V. EN SÍNTESIS:
• La lucha ambiental en Honduras está profundamente marcada por la violencia y la injusticia epistémica. Los casos 

de Janeth Kawas, Berta Cáceres y Juan Francisco López son ejemplos emblemáticos de cómo las estructuras de 
poder facilitan la comisión de injusticias contra defensores del medio ambiente.

• La injusticia epistémica, tal como la define Miranda Fricker, se manifiesta en dos formas principales: la injusticia 
testimonial y la injusticia hermenéutica. Estas formas de injusticia afectan la credibilidad y la capacidad de 
interpretación de ciertos individuos o comunidades, especialmente en contextos coloniales y patriarcales como el 
hondureño.

• El caso de Berta Cáceres ejemplifica cómo operan las injusticias epistémicas. Su condición de mujer, indígena y 
defensora ambiental intersecó con prejuicios racistas, sexistas y clasistas que minaron la credibilidad de sus 
denuncias y su cosmovisión lenca no fue comprendida en los estudios de impacto ambiental ni en las decisiones 
políticas.

• La escucha activa es una herramienta fundamental para combatir la injusticia epistémica. Crear espacios seguros 
para la narración, aprender de perspectivas diversas y co-construir significados son pasos clave para reconocer y 
amplificar las voces históricamente marginadas.

Amnistía Internacional. (2016). Honduras: El asesinato de Berta Cáceres muestra los riesgos que enfrentan los activistas. 
https://www.amnesty.org/es/latest/news/2016/03/honduras-asesinato-berta-caceres/ 

Castro-Gómez, S. (2007). Decolonizar la universidad: La hybris del punto cero y el diálogo de saberes. En S. Castro-Gómez & R. Grosfoguel (Eds.), El giro decolonial: 
Reflexiones para una diversidad epistémica más allá del capitalismo global (pp. 79–91). Siglo del Hombre Editores.

COPINH. (2018). El legado de Berta: Memorias de lucha del pueblo lenca. https://copinh.org

Fricker, M. (2007). Epistemic injustice: Power and the ethics of knowing. Oxford University Press.

Global Witness. (2017). ¿A qué precio? Negocios irresponsables y el asesinato de personas defensoras de la tierra y del medio ambiente en 2017. 
https://www.globalwitness.org/es/campaigns/environmental-activists/a-que-precio/ 

Quijano, A. (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. CLACSO. https://biblioteca-repositorio.clacso.edu.ar 

Rogers, C., & Farson, R. (1957). Active Listening. University of Chicago, Industrial Relations Center.

VI. BIBLIOGRAFÍA

04


